
RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

40 
 

Perspectivas teóricas no estudo dos judaísmos do segundo templo. 

Edgard Leite 

http://lattes.cnpq.br/4323981692424724 

Prof. Dr. Universidade do Estado do Rio de Janeiro, 

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro. 

 

Resumo: 

Este estudo é uma análise das recentes perspectivas teóricas relativas ao período 

do segundo templo.  nosso objetivo é entender alguns aspectos e implicações das 

proposições de Jacob Neusner, relativas à existência de “judaísmos” no período 

anterior a 70 E.C. 

Palavras-chave: 

Judaísmos do segundo templo – Origens do cristianismo – História da Teologia – 

Crítica Bíblica -  Teoria da História 

 

Abstract: 

This study is an analysis of recent theoretical perspectives concerning the second 

temple period. Our goal is to understand some aspects and implications of the 

propositions by Jacob Neusner on the existence of Judaisms, in the period before 70 

CE 

Key-words: 

 

Second Temple Judaism - Origins of Christianity - History of Theology – Biblical 

Criticism – Theory of History 

 

I 

Alguns historiadores, a partir dos anos 70 do século passado, tenderam a menos-

prezar a possibilidade da História, disciplina, dar alguma contribuição à compreen-

são do presente (Breisach: 407), ou, mais precisamente, de fornecer elementos de 

percepção de sentidos históricos. Especialmente após os influentes trabalhos de 

Hayden White e Edward Said, (Soughate: 541), ampliaram-se as crenças anti-

realistas, que sustentam que a história é uma construção do presente, basicamen-

te, sem vínculos reais com o passado (Pataut: 201) (Munz: 839). Donde na prática 

http://lattes.cnpq.br/4323981692424724


RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

41 
 

ser inócua para a criação de reflexões sobre sentidos, substâncias e naturezas, ou 

essências históricas.  

Para aqueles historiadores, no entanto, que sustentam posições realistas, quer re-

presentativas (o passado é real e podemos acessá-los através dos documentos), 

quer analíticas (que podemos discernir algo daquilo que passou, mesmo que não 

seja a realidade em si), quer marxistas, (que acreditam também na realidade do-

cumentável de certas forças e entidades, como o trabalho) (Murphey: 182-183), a 

crença na existência de substâncias históricas ainda continua a cumprir um impor-

tante papel teórico na elaboração da obra historiográfica. Tais substâncias usual-

mente estabelecem elos entre os momentos e apontam para diferentes perspecti-

vas de vínculos entre temporalidades. Nesse sentido tais estudos históricos podem  

ter algo a dizer sobre o presente ou sobre a experiência histórica como um todo, e 

na verdade é, às vezes, um de seus objetivos a elaboração dessas redes de signifi-

cados.  

Na crença realista o trabalho historiográfico é uma operação que lida com uma rea-

lidade simultaneamente próxima e estranha. Estranha porque tudo no passado é 

radicalmente diferente e misterioso. “O passado é um país estrangeiro”, escreveu 

David Lowenthal (Lowenthal). E, no entanto, pode-se percebe-la, entende-la por 

diferentes mecanismos que revelam elos substanciais e essenciais, o que a torna 

inteligível. Tanto a realidade do passado em si quanto a do nosso presente, aliás, 

em sua função. Pode-se, por exemplo, levantar questões importantes sobre o pre-

sente, ao reconstruir realidades cuja percepção ou estranhamento apontam a uma 

dada constatação sobre nossa existência no agora, já que os elementos do presen-

tes são oriundos do passado. Por outro lado, parece igualmente claro que a identifi-

cação de essências no passado está relacionada diretamente à nossa experiência do 

presente, através dos mecanismos pelos quais o experimentamos, inclusive pelo 

próprio acúmulo do saber historiográfico. A crença na realidade documental afasta, 

no entanto, as acusações pós-modernas de autoritarismo discursivo do realismo, 

pois os realistas constroem certamente abstrações, generalizações, mas não, evi-

dentemente, a partir de nosso presente, mas sim dos critérios daqueles que então 

estavam vivos (Munz: 851). As correlações que fazemos entre essas realidades 

atendem, é claro, a diferentes formulações teóricas e às diferentes perspectivas 

realistas. 

Nessa direção existe uma constante redefinição das perspectivas teóricas no campo 

dos estudos de história do judaísmo do segundo templo, e do desenvolvimento de 

suas concepções teológicas, que se refletem, certamente, também nas pesquisas 



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

42 
 

sobre origens do cristianismo. E que traduz discussões maiores no próprio campo 

dos estudos históricos sobre a religião.  

A História não possui compromissos maiores com construções teológicas nem com 

as instituições religiosas, e pelo menos desde Espinosa, em direção ao século XVIII, 

o saber historiográfico moderno se colocou em franca oposição ao predomínio da 

teologia nos pressupostos teóricos de estudo do passado (Israel: 235). Sem que 

isso signifique, é claro, uma renúncia a toda metafísica. A realidade documental e 

objetiva oferece prioritariamente os elementos centrais para a reflexão. Desde o 

século XVI os elementos documentais tem sido, portanto, decisivos para a aproxi-

mação à realidade de outros momentos históricos do judaísmo. E forneceram, 

quando desejado, material para uma reflexão sobre sentidos maiores das institui-

ções e concepções religiosas judaicas. Os temas da crítica textual e histórica, numa 

dimensão, e os da arqueologia do próximo oriente, em outra, acabaram fundando 

os elementos para a discussão realista das dinâmicas do judaísmo da antiguidade. 

E as diferentes inclinações teóricas lidam sempre em maior ou menor representa-

ção ou análise com os documentos, ou com a forma com que emergem dos diferen-

tes métodos interpretativos. 

II 

Tem-se claro, hoje em dia, que a visão retrospectiva que o Pentateuco  masorético 

tem sobre as origens das concepções teológicas judaicas não corresponde às reali-

dades documentadas. Uma leitura crítica da literatura bíblica, na Bíblia hebraica, no 

Tanach, notadamente em seus livros ditos “históricos”, e os achados arqueológicos, 

há muito revelaram que certas idéias centrais da Pentateuco (e não só o masoréti-

co, mas todas as suas diferentes recensões), como o monoteísmo ou a centralidade 

da Lei da Moisés, datam, do ponto de vista documental, do período final da monar-

quia ou do momento da restauração do Templo de Jerusalém após o cativeiro babi-

lônico e atendem a interesses históricos específicos (715-610 a.e.c.- c. 517 a.e.c.) 

(Smith: 33) (Blenkinsopp). É claro que as concepções teológicas desenvolvidas 

nesses momentos estavam baseadas em formulações anteriores, de cunho proféti-

co (o que é evidente nos textos históricos e na literatura profética do período do 

primeiro templo) (Leite, 2007). E também são claramente oriundas de concepções 

desenvolvidas no próximo oriente nos séculos que antecederam o reinado de Eze-

quias (c.715– 687 a.e.c.) bem como em textos jurídicos mesopotâmicos. Mas até 

Ezequias e Josias, como nos indica a literatura histórica bíblica e os achados arque-

ológicos- que atestam a proliferação de muitas divindades entre os hebreus que 

gravitavam em torno do “primeiro templo” (c.1000- 567 a.e.c.)-, não havia maiores 

http://en.wikipedia.org/wiki/715_BC
http://en.wikipedia.org/wiki/687_BC


RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

43 
 

consensos em torno no monoteísmo e muito menos na crença relativa a um livro 

sagrado.  

Além do mais, após a inflexão histórica de Josias e o exílio babilônico, no período 

da grande produção literária do “segundo templo” (516 a.e.c- 70 e.c.), continuou a 

existir muita discordância sobre alguns elementos teológicos centrais, como pode 

ser claramente percebido quando colocamos lado a lado a literatura de fonte sacer-

dotal, a apocalíptica e a literatura sapiencial (Leite, 2009). As tentativas de unifica-

ção teológica a partir da centralização cultual e administrativa, iniciadas por Eze-

quias e Josias, e continuada pelos sumo-sacerdotes do período persa e pelos sobe-

ranos hasmoneus, sempre esbarraram em defecções e contestações. Fato compro-

vado pelos manuscritos de Qumran, que testemunham a existência de consistentes 

e contraditórias tradições intelectuais letradas. 

O que isso significa em termos de história da teologia judaica antiga é controverso. 

Ed Sanders, trabalhando com o período final do segundo templo (1977, 1985, 

1990, 1992), entendeu que o judaísmo tinha então certas crenças essenciais, que 

permitiam o estabelecimento de um corpo razoavelmente monolítico de doutrinas 

teológicas. Evidentemente que as dificuldades documentais em comprovar tal posi-

ção são grandes, principalmente quando se considera os momentos que antecede-

ram as origens do cristianismo, muito confusos do ponto de vista doutrinário, se-

gundo todas as fontes, e se pensa na documentação descoberta em Qumran, tam-

bém plural em termos de doutrina.  

Lawrence Schiffman, recusando o perfil de “fenômeno monolítico”, considerou o 

judaísmo como um desdobrar histórico de experiências em torno de mesmos temas 

(Schiffman, 1998). Mais próximo dos vestígios documentais, tal tese, no entanto, 

contém provavelmente a imposição de certos paradigmas teológicos posteriores, 

rabínicos e cristãos, principalmente, sobre um universo de proposições teológicas 

antigas que de fato não entendiam os “mesmos temas” como os mesmos. Fontes 

cristãs e rabínicas medievais tendiam a ver o judaísmo do período anterior à era 

comum como cenário de contradições, mas que variavam em torno de certos con-

sensos. Por exemplo, a centralidade simbólica do Templo de Jerusalém. Restringin-

do-nos apenas aos acontecimentos anteriores ao cristianismo, parece, ao contrário, 

que as diferenciações eram profundas e engendravam, na verdade, identidades 

hostis entre si. Isso já ocorrera, de forma exemplar, e paradigmática, no caso dos 

samaritanos, nas origens do segundo templo (Bocaccini, 2002:84) (Leite,2009) e 

provavelmente tratava-se do caso que envolvia os autores dos documentos ditos 

“sectários” de Qumran.  



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

44 
 

Shaye Cohen, numa outra vertente, preferiu entender o judaísmo da época como 

expressão de uma identidade étnica característica (Cohen, 1987). Estando as con-

cepções teológicas subordinadas a comportamentos e atitudes daqueles que se en-

tendiam como judeus. Por isso ele considerou que o pensamento de Paulo era uma 

variedade de judaísmo, mas que deixara de se-lo quando se distanciou dos elemen-

tos étnicos que o caracterizavam anteriormente. Essa proposição, igualmente inte-

ressante, parece entretanto menosprezar o fato de que entre os que se diziam ju-

deus na época, muitos, como os samaritanos, mais uma vez, estavam afastados de 

outros judeus. A afirmação que os samaritanos não eram judeus não era sua pró-

pria, mas sim daqueles que gravitavam teologicamente em torno do monte zion. 

Judeus que viviam em áreas mais distantes, como em Elefantina, no Egito, inclusi-

ve, tendia a ver em igualdade de condições identitárias os judeus de Jerusalém e os 

da Samaria (Modrzejewsi, 1997) (Porten, 1968). Isto é, “ser do povo de Israel”, 

não significava necessariamente a mesma coisa para todos. 

No momento, assim, parece razoável a posição de Jacob Neusner, que defendeu a 

realidade histórica não de um judaísmo, mas sim de diversos judaísmos, no plural 

(Neusner, 1987, 1994, 1998). Neusner defendeu que a experiência religiosa e étni-

ca judaica sempre foi o palco de divergências entre diversos “sistemas judaicos”, 

expressando diferentes organizações institucionais conflitantes. “Nunca houve um 

judaísmo singular, unitário e linear” (apud Blenkinsopp: 13). Na verdade, segundo 

ele, esse caráter fragmentário é característico da história judaica até os dias de 

hoje.  

A ilusão de uma uniformidade conceitual, ou de uma propriedade exclusiva sobre os 

padrões de identidade, que implica na idéia de que certas proposições teológicas 

são próprias ou impróprias diante de uma determinada tradição, parece estar pre-

sente em muitas teorias que projetam sobre o presente, a partir de visões retros-

pectivas do passado, a fantasia de poder absoluto. Tais discursos são certamente 

autoritários pois sustentados principalmente a partir de padrões contemporâneos e 

específicos, buscando uma hegemonia política e ideológica. Isso é particularmente 

característico dos discursos teológicos, cuja subjetividade fantástica possui a neces-

sidade de buscar o absoluto para além da realidade. Donde sua inerente fragilidade 

diante da realidade do mundo, mas sua potência diante da ignorância ou negação 

do real. 

As distinções entre os sistemas judaicos do segundo templo parecem ter sido, por-

tanto, fundadas em diferentes projetos de poder, dotados de proposições teológicas 

específicas, que se viam como excludentes, muitas vezes. Os limites dos sistemas, 



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

45 
 

é claro, são, para nós, às vezes obscuros e discutíveis, e o foram também para al-

guns, naquela época, mas nada nos impede de reconhecer, por exemplo, que o 

cristianismo, do ponto de vista histórico e teológico, era um “judaísmo”. Mesmo 

quando passou a denunciar “os judeus”, ainda mais quando suas idéias, aparente-

mente originais, davam na verdade continuidade a proposições existentes em di-

versos movimentos judaicos anteriores. Ele de fato acaba por intitular-se, como os 

demais, único e autêntico herdeiro do “pacto” do povo hebreu com Deus. 

Observemos que mesmo dentro do universo judaico posterior à queda do segundo 

templo, muitas pluralidades e contradições existiam. Por exemplo, os diversos mo-

vimentos judaicos, institucionalizados, que proliferaram nos primeiros séculos da 

era comum, como os dos Bana’im, dos Hipistarianos, dos Hemerobatistas e a dos 

Magharia- todos evocavam raízes em momentos arcaicos da história judaica (Man-

soor: 232-233). Da mesma maneira os caraítas, que a partir do século IX, princi-

palmente, sustentaram uma visão muito particular e excludente do que vinha a ser 

judeu, também reivindicaram origem na essência mesmo do povo israelita, recu-

sando a afirmativa de que eram apenas uma seita rabanita. O que de fato é hoje 

corroborado pelas pesquisas, que traçam as origens caraítas até o período do se-

gundo templo. Nesse caso, é interessante que os caraítas, cujo status judaico foi 

historicamente negado pelos rabanitas, pelos rabinos, são aparentemente os res-

ponsáveis pela consolidação do texto masorético (Hofman et alii: 785-802). Deve-

se realçar que a qualidade dos critérios pelos quais os rabinos reivindicavam sua 

legitimidade não eram diferente da dos caraítas. Ambas repousavam em elementos 

da metafísica ou da tradição.  

Mas se nos dedicarmos a estudar a própria intimidade do meio rabínico, veremos 

que suas contradições e controvérsias internas traduzem a existência de ortopraxi-

as, formas corretas de fazer as coisas, muito diferenciadas. A idéia de que as posi-

ções minoritárias se submetiam às majoritárias para os redatores talmúdicos não 

obscurece a realidade da existência de tradições entendidas como minoritárias em 

certo contexto e dominantes em realidades específicas. Nunca houve, mesmo entre 

os rabinos, consenso absoluto, por exemplo, sobre o que vem a ser um judeu. O 

caráter muito vago das fronteiras dos judaísmos, por conta, basicamente, da carac-

terística tensão entre serem proposições de salvação universal, e ao mesmo tempo 

particular, impedia uma posição absolutamente consensual.  Já que o universal lida, 

certamente, com a pluralidade e o dissenso. Em um paralelo ilustrativo, o do bu-

dismo, também sistema universalista, podemos perceber que a necessidade de ser 

de todos implica em assumir diferentes perfis. Muitos pesquisadores do princípio do 

século XX tenderam a defender que os diversos budismos deveriam ser entendidos 



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

46 
 

como diferentes religiões (Stcherbatsky: 41). Os judaísmos, ao contrário dos bu-

dismos, no entanto, possuem sempre essa tendência à busca do consenso total, 

talvez expressando uma certa fantasia sobre o caráter absoluto do poder do seu 

Deus único. 

III 

Ernst Breisach dimensionou, corretamente, a importância da new left history na 

historiografia contemporânea. Há uma tendência nos estudos históricos norte-

americanos em aprofundar-se no individualismo e a recusar padrões coletivistas 

(Breisach: 392), o que influenciou o pensamento historiográfico ocidental. Não se 

pode deixar de obstar, portanto, que a tese de que existiriam “judaísmos” no perío-

do do segundo templo, talvez implique na transferência, para o interior da história 

antiga judaica, de determinados conceitos e idéias próprios da contemporaneidade, 

e não do mundo antigo. Característicos de uma historiografia do particular e do 

individual. O reconhecimento de particularidades/ individualidades, emergindo do 

processo de emancipação que vivemos desde o século XVIII, provavelmente não 

era característico do período. Para cada um dos diferentes grupos judaicos da épo-

ca não havia “outros judaísmos”, mas apenas o seu próprio judaísmo.  

Não parece, no entanto, que se trate aqui do caso de “emancipar” teoricamente, as 

diferentes correntes de opinião e de poder judaicos do período do segundo templo. 

Sabemos, hoje, que no campo teológico (e em outros campos, aliás) os consensos 

são circunstanciais e efêmeros e coexistem em paralelo com muitas opiniões dife-

rentes e divergentes. Tal realidade para nós é repleta de significação política, e a 

entendemos como positiva, associado-a a um projeto de sociedade democrática 

capaz de comportar muitas tendências de opinião que não devem deixar de ser o 

que são mesmo sob o governo de uma delas. O que quer dizer que tendemos a ver 

nos modelos autodenominados “unânimes” uma capa construída sobre e contra 

opiniões diversas. Mas a consideração dos “judaísmos”, está mais relacionada não a 

essas ponderações, e sim à investigação dos diferentes projetos de poder que se 

enfrentaram no período do segundo templo e que forneceram as bases para todo 

desenvolvimento futuro das tradições teológicas abrâmicas. As tradições teológicas, 

de fato, como anotou Helmut Perkuet, tem diversas funções, mas uma delas, a 

mais “perversa”, consiste “na exploração da angústia da existência e do desespero 

dos seres humanos” no sentido de legitimar o poder dos sistemas religiosos (Perku-

et:353). 

As circunstâncias políticas do período do segundo templo, assim, acima de tudo, 

nos forçam a reconhecer a existência de muitos judaísmos. Em grande parte tal 



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

47 
 

realidade expressa, desde o princípio, dois problemas daquela época. Problemas 

relativos à gênese do poder legitimador discursivo. O primeiro deles diz respeito ao 

monte Zion e seu papel na construção das concepções teológicas judaicas. Esse é 

um tema que vem do período do primeiro templo e tem a ver com a existência de 

outros importantes centros cultuais, e seus colégios sacerdotais, entre os israelitas. 

Bem como com o caráter muito sincrético do primeiro templo até as reformas de 

Ezequias e Josias.  

O segundo  problema está relacionado à existência de permanentes dúvidas, em 

diferentes meios judaicos, sobre a legitimidade do colégio sacerdotal do segundo 

templo de Jerusalém. Trata-se aqui, inicialmente, das dissensões entre os clãs sa-

cerdotais diante e em função do poder dos benei zadok, o clã dos zadokitas, a par-

tir da inauguração do segundo templo. Tal quadro se agrava muito após a rebelião 

dos hasmoneus e a deposição do colégio sacerdotal. A centralidade do problema 

zadokita e hasmoneu é evidente em toda a literatura da época. Tal questão reflete-

se diretamente nas discussões gerais e específicas relativas à literatura sagrada, 

pois os textos se situam sempre, por exemplo, em oposição ou concordância com 

os sacerdotes do templo e em convergência ou divergência com sua literatura e 

proposições teológicas. Isso se reflete nos pressupostos que norteiam as normas 

jurídicas necessárias para a observância dos elementos gerais do comportamento 

ritual e religioso judaico. A isso deve-se associar, é claro, o problema central sobre 

“quem é judeu”, considerando que muitos povos que viviam na região, tanto antes 

quanto depois do segundo templo, mantinham centenárias ou circunstanciais asso-

ciações clânicas entre si, que implicavam, muitas vezes, na aceitação de determi-

nados pressupostos teológicos e legais deste ou daquele judaísmo (Horbury, 

2008:200-203). 

Tais problemas configuram de fato um quadro geral de fratura não apenas étnica, 

mas, considerando a natureza elevada da produção intelectual do período, eminen-

temente institucional e teológica. Nesse sentido tanto as fontes cristãs quanto rabí-

nicas concordam que tal era a realidade política e teológica do universo judaico da 

época. Que isso tem efeitos sobre os estudos relacionados à origem do cristianis-

mo, é evidente. Já procuramos demonstrar, anteriormente (Leite, 2008, 2009b, 

2009c, 2010) que os cristãos eram parte integrante do universo judaico, e muitas, 

ou a maior parte, de suas teses teológicas centrais podem ser localizadas em do-

cumentos oriundos de movimentos judaicos anteriores. Parece claro, portanto, que 

o cristianismo foi um dos judaísmos do período do segundo templo. E, como os 

demais, os temas identitários eram particularmente importantes na digressão teo-

lógica, como é evidente em Paulo, por exemplo. 



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

48 
 

As conseqüências da afirmativa de que o cristianismo é um judaísmo transcendem, 

evidentemente, os estudos do período do segundo templo. Inicialmente, podemos 

dizer que implicam em um novo olhar sobre o desenvolvimento do pensamento 

teológico no Ocidente. Da mesma maneira a experiência rabínica medieval deve, 

provavelmente, ser relida a partir da idéia de que, herdeiros ou não dos fariseus, os 

rabinos representavam apenas uma das facções sobreviventes ao desastre de 70. E 

que outros grupos judeus, por eles estigmatizados posteriormente, como os caraí-

tas, não podem ser excluídos das experiências históricas do judaísmo. Devem ser 

considerados, pelos historiadores, evidentemente, também como detentores de 

uma forma de judaísmo, datando-se sua origem mais remota no período do segun-

do templo. Durante a II Guerra Mundial, nazistas e autoridades rabínicas, ambos 

distantes dessa realidade historiográfica, concordaram que os caraítas não tinham 

origem judaica. Tal ignorância determinou o seu destino, pois foram poupados do 

extermínio e excluídos da “solução final” (Hofman et alii: 785-802). Um observador 

mais agudo pode argumentar, em função disso, que o conhecimento histórico, de 

fato, amplia nossos horizontes de entendimento da realidade, mas pode também 

potencializar a capacidade humana de destruição. 

Tais perspectivas suscitam novas abordagens sobre a natureza da identidade dos 

grandes movimentos religiosos e nos fazem refletir sobre o real papel que as pro-

postas totalitárias, homogeneizadoras, ou projetos hegemônicos, tem na explicação 

dos acontecimentos do passado ou no desenvolvimento do pensamento teológico 

nas instituições religiosas. A construção das instituições religiosas, como das políti-

cas, apesar de ter na busca dessa consenso absoluto, identitário e teológico, um 

dos seus movimentos mais próprios, não tem como ser entendida senão a partir da 

multiplicidade e pluralidade de tendências e movimentos que reprime ou expressa.  

É difícil que alguma teologia possa ser compreendida sem esse entrechoque de 

tendências que aspiram normalmente à uma experiência institucional, muitas vezes 

conflitante com outras. O extermínio de muitos judaísmos do segundo templo pelos 

romanos não impediu que essa pluralidade continuasse a emergir no período medi-

eval- e na modernidade, é claro. Se buscamos substâncias da história que possuam 

continuidade ou identidade para além do momento, no tempo (Udehn:210). E que 

confiram sentidos a pequenos, médios ou grandes processos, parece que no perío-

do do segundo templo encontramos uma dinâmica histórica centrada na pluralidade 

de proposições teológicas e institucionais que buscam de forma permanente a he-

gemonia, a alcançam, e que se dissolvem em pluralidade novamente. Judaísmos 

dentro de um contorno maior que podemos chamar de Judaísmo, mas sabendo que 

este também só pode ser compreendido em sua multiplicidade. 



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

49 
 

Bibliografia: 

1. BLENKINSOPP, Joseph: Judaism: the first phase. Michingan, Eerdmans, 2009. 

2. BOCCACCINI, Gabriele: Roots of Rabbinic Judaism. Eerdmans, 2002 

3. BREISACH, Ernst: Historiography. Chicago, University of Chicago, 1994.  

4. COHEN, Shaye: From the maccabees to the mishnah. Westminster, 1987 

5. HOFMAN, Shlomo et alii: “Karaites” in in SKOLNIK, Fred and BERENBAUM, Mi-

chael: Encyclopaedia Judaica, volume XVIII. Detroit, Thomson-Gale, 2007. 

6. HORBURY, William et alii: The Cambridge History of Judaism vol. III. Cam-

bridge 2008. 

7. ISRAEL, Jonathan: A Revolution of the Mind. Princenton, Princenton, 2010. 

8. LEITE, Edgard: As Origens da Bíblia e os Manuscritos do Mar Morto. Rio de Ja-

neiro, CHCJ, 2009. 

9. LEITE, Edgard: O Pentateuco: uma Introdução. Rio de Janeiro, Imago, 2007. 

10. LEITE, Edgard: “Os manuscritos de Qumran e a teologia do cristianismo anti-

go”.in Revista Jesus Histórico v. 1, 2008. 

11. LEITE, Edgard: “Conteúdos dos judaísmo paulino” in Atualidade Teológica (PU-

CRJ), v. XIII, 2009b. 

12. LEITE, Edgard: “Parábolas de Jesus e parábolas talmúdicas” in: Chevitarese, 

André; Cornelli, Gabriele. (Org.). A descoberta do Jesus histórico. São Paulo: 

Paulinas, 2009c. 

13. LEITE, Edgard: “Pesher Habacuc e o tema do sofrimento escatológico”. Revista 

Jesus Histórico, v. 1, 2010. 

14. LOWENTHAL, David: The Past is a Foreign Country. Cambridge, Cambridge, 

1985. 

15. MANSOOR, Menahem: “Minor Sects” in SKOLNIK, Fred and BERENBAUM, Mi-

chael: Encyclopaedia Judaica, volume XVIII. Detroit, Thomson-Gale, 2007. 

16. MODRZEJEWSKI, Joseph: The Jews of Egipt, from Ramses II to Emperor Ha-

drian. Princenton, 1997 

17. MUNZ, Peter: “The Historical Narrative” in BENTLEY, Michael: Companion to 

Historiography. New York, Routledge, 1997. 

18. MURPHEY, Murray: “Realism about the Past” in TICKER, Aviezer: A Companion 

to the Philosophy of History and Historiography. Blackweel, 2009. 

19. NEUSNER, Jacob, GREEN, William Scott and FRERICHS, Ernest S.: Judaims and 

Their Messiahs at the Turn of the Christian Era. Cambridge, Cambridge Univer-

sity Press, 1987.  

20. NEUSNER, Jacob: The Four Stages of Rabbinic Judaism. London, Routledge, 

1998. 



RJHR IV:6 (2011) – Edgard Leite 

 
 

50 
 

21. NEUSNER, Jacob: The Judaism the Rabbis Take for Granted. Atlanta, Scholars, 

1994.  

22. PATAUT, Frabrice: “Anti-realism about the past” in TICKER, Aviezer: A Compa-

nion to the Philosophy of History and Historiography. Blackweel, 2009.  

23. PERKUET, Helmut: “Enlightenment and Theology as Unfinished Projects” in 

MENDIETA, Eduardo: The Franfurt School on Religion. London, Routledge, 

2005. 

24. PORTEN, Bezalel: Archives from Elephantine: The Life on na Ancient Jewish 

Military Colony. Berkeley, 1968.  

25. SANDERS, E.P.: Jesus and Judaism, Philadelphia, Fortress, 1985.  

26. SANDERS, E.P.: Jewish Law from Jesus to the Mishnah, Philadelphia, Trinity, 

1990. 

27. SANDERS, E.P.: Judaism, Practice and Belief, 63bce-66ce. Philadelphia, Trinity, 

1992. 

28. SANDERS, E.P.: Paul and Palestinian Judaism. Philadelphia, Fortress, 1977.  

29. SCHIFFMAN, L: Texts and Traditions: a Source Reader for the Study of Second 

Temple and Rabbinic Judaism. Hoboken, Ktav, 1998. 

30. SMITH, Mark: The early history of God. Yahweh and the other deities in ancient 

Israel. Eerdmans, 2002 

31. SOUHGATE, Beverly: “Postmodernism” in TICKER, Aviezer: A Companion to the 

Philosophy of History and Historiography. Blackweel, 2009. 

32. STCHERBATSKY, Theodore: The Conception of the Buddist Nirvana. Delhi, Mo-

tlal Banarsidass, s.d 

33. UDEHN, Lars: “The Ontology of the Objects of Historiography” in TICKER, 

Aviezer: A Companion to the Philosophy of History and Historiography. Black-

weel, 2009. 

 


